
《外國語文研究》第四十二期 

2025 年 12 月 頁 149-186 

DOI:10.30404/FLS.202512_(42).0008 
 

 

在真誠與謊言之間 :  

錯信在馬里伏作品中的呈現 

 

朱鴻洲 

 

中國醫藥大學 

 

摘要 

 

在馬里伏的眼中，人是虛假的。這個論點在他所處的年代，也就是虛偽

與諂媚勝利的時代尤其真實。不過即便馬里伏透過其作品持續不斷地揭

露人類虛假的各種不同面向，他同時也讓我們看到真誠的困難。事實

上，人的虛假可以是有意的，但也可能是無意的。後者便是馬里伏較為

感興趣的面向。而在他的作品中，馬里伏就經常呈現一種人並無法完全

意識到的錯信。這篇論文將以馬里伏的兩個作品 :《知己母親》、《真

誠》為研究對象，以展示馬里伏在錯信這個議題上的不同呈現。這兩個

作品的主人翁具有的共同性在於追求真誠。矛盾的是，這個追求真的欲

求卻引導他們在不自覺中走向假。這個研究的目的便在於論證真誠的變

態效應，在家庭或社會等不同環境中，為何在極端宣示追求真誠的情形

下，我們反而表現出更多錯信的行為。 

 
 本文為科技部專題研究計畫的部分研究成果。計畫編號:Most 109-2410-

H039-003。 

本文受中國醫藥大學經費補助，計畫編號:(CMU-MF-114)。 

 中國醫藥大學通識教育中心教授 



     《外國語文研究》第四十二期 

 
 

 

150 

 

關鍵字 : 馬里伏、知己母親、真誠者、錯信、真誠、謊言 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



                    錯信在馬里伏作品中的呈現   

 

 

151 

Between Sincerity and Lies: 

Bad Faith in Marivaux’s Work 

 

CHU, Hung-Chou 

 

China Medical University 

 

Abstract 

 

In Marivaux's eyes, man is a false being. This is even more true for his 

time when hypocrisy and flattery triumph. But if all his works have never 

ceased to highlight the different aspects of human falsehood, Marivaux 

also shows us the difficulties of being sincere. Indeed, man's falsehood 

can be voluntary, but also involuntary. It is the latter that particularly 

interests Marivaux. There is a kind of falsehood, bad faith, which is not 

completely conscious and which is omnipresent in his works. In this 

article, we will study The Confidant Mother and The Sincere to illustrate 

the various representations of bad faith in Marivaux's theatre. The 

common point between the main characters of these two plays is that 

they are all in search of sincerity. Paradoxically, their desire to be true 

 
 The article is a result of a research project sponsored by National Science and 

Technology Council, Taiwan, project number: 110-2410-H039-006. Most 109-
2410-H039-003。 

The article is a result of a research project sponsored by China Medical 
University, project number:(CMU-MF-114)。 

 Professor, Center for General Education, China Medical University 



     《外國語文研究》第四十二期 

 
 

 

152 

transforms them into false beings, in spite of themselves. This work 

therefore consists in demonstrating the perverse effects of sincerity 

which, when claimed to excess, leads to bad faith, in different 

circumstances of family or social life.  

 

Key words: Marivaux, The Confidant Mother, The Sincere, bad faith, 

sincerity, lies 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



                    錯信在馬里伏作品中的呈現   

 

 

153 

Entre la sincérité et le mensonge : 

la mauvaise foi chez Marivaux 

 

CHU, Hung-Chou 

 

Université de Médecine Chinoise 

 

Résumé 

 

Aux yeux de Marivaux, l’homme est un être faux. Cela est vrai aussi pour 

son époque où triomphent l’hypocrisie et la flatterie. Mais si toutes ses 

œuvres n’ont cessé de relever les différents aspects de la fausseté humaine, 

Marivaux nous montre également les difficultés à être sincère. En effet, la 

fausseté de l’homme peut être volontaire, mais aussi involontaire. C’est 

cette dernière qui intéresse particulièrement Marivaux. Il existe une sorte 

de fausseté, la mauvaise foi, qui n’est pas complètement consciente et qui 

est omniprésente dans ses œuvres. Dans le présent article, nous allons 

étudier La Mère confidente et Les Sincères pour illustrer les diverses 

représentations de la mauvaise foi dans le théâtre de Marivaux. Le point 

commun entre les personnages principaux de ces deux pièces est qu’ils 

 
 Cet article s’inscrit dans le cadre d’un projet de recherche subventionné par le 

Ministère de la Science et de la Technologie :Most 109-2410-H039-003。 

Cet article s’inscrit dans le cadre d’un projet de recherche subventionné par 
Université de Médecine Chinoise : (CMU-MF-114)。 

 Professeur, Centre d’Education Générale, Université de Médecine Chinoise  



     《外國語文研究》第四十二期 

 
 

 

154 

sont tous à la recherche de la sincérité. Paradoxalement, leur désir d’être 

vrais les transforme en êtres faux, malgré eux. Ce travail consiste donc à 

démontrer les effets pervers de la sincérité qui, revendiquée à l’excès, 

aboutit à la mauvaise foi, dans différentes circonstances de la vie familiale 

ou sociale.  

  

Mots clés : Marivaux, La Mère confidente, Les Sincères, mauvaise foi, 

sincérité, mensonge 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



                    錯信在馬里伏作品中的呈現   

 

 

155 

1. Introduction : Marivaux, son époque et la mauvaise foi 

     Marivaux passe pour un fin observateur de la nature humaine. C’est, 

plus précisément, la duplicité de celle-ci qui retient son attention. Selon lui : 

« Les hommes sont faux, mais ce qu’ils pensent dans le fond de l’âme perce 

toujours à travers ce qu’ils disent et ce qu’ils font. » L’auteur de l’Indigent 

philosophe est aussi un critique particulièrement lucide de la société de 

son époque. Ce qu’il cherche à dévoiler dans ses œuvres, c’est la fausseté 

de l’homme en tant qu’être social. En effet, ces deux niveaux de la fausseté 

sont souvent étroitement liés au XVIIIe siècle, surtout dans la haute société, 

ultra policée, dont la duplicité est cultivée d’une manière plus souple et 

plus raffinée. Si la fausseté en question se traduit chez l’être humain avant 

tout par le mensonge et l’hypocrisie, Marivaux s’intéresse beaucoup plus à 

une autre de ses espèces, moins évidente à cerner : la mauvaise foi. L’acte 

de mauvaise foi est moins visible surtout pour son auteur, et plus 

discutable aussi car il n’est pas synonyme de la pure dissimulation ou de la 

duplicité. En effet, la mauvaise foi est un produit de demi-conscience. L’être 

de mauvaise foi n’est pas complètement conscient et lucide de son acte : il 

ne comprend pas entièrement le mensonge qu’il fabrique ni la vérité qu’il 

cache. C’est pourquoi, par rapport à son mensonge, il est le trompeur et le 

trompé à la foi. C’est là où se trouvent la particularité et la problématique 

de cette fausseté humaine que Marivaux cherche à démontrer.   

Selon la définition1 , la mauvaise foi représente un refus entêté de 

reconnaître une évidence. Cette caractéristique – nier la vérité à tout prix 

– qui rapproche la mauvaise foi du mensonge – est largement partagée par 

les personnages de Marivaux. Dans Le Spectateur français, on trouve le 

 
1 La mauvaise foi (free.fr) 

http://philo.pourtous.free.fr/Atelier/Textes/mauvaisefoi.htm


     《外國語文研究》第四十二期 

 
 

 

156 

passage suivant : « De tous les mensonges, le plus difficile à bien faire, c’est 

celui par qui nous voulons feindre d’ignorer une vérité glorieuse à nos 

rivaux ; notre amour-propre, avec toute sa souplesse, est alors défaillant en 

ce point, qu’il ne peut dans ses fourberies se déprendre de la passion qui 

l’agite : cette passion le suit ; il ne peut se l’assujettir, ni la soustraire ; elle 

est empreinte dans tout ce qu’il nous fait dire ; on la voit, et cela trahit sa 

malice, et l’en punit. » (Marivaux,  Journaux et œuvres diverses, 151) Ce 

qui est intéressant dans cette analyse de Marivaux, c’est que, d’une part, il 

y souligne l’une des caractéristiques de la mauvaise foi – feindre d’ignorer 

une vérité – ; d’autre part, il relève l’origine de cette feinte : il s’agit de la 

passion humaine qu’on nomme « amour-propre ». Par ailleurs, dans ce 

passage, Marivaux affirme que cette feinte est immaîtrisable, inévitable, et 

qu’elle peut se manifester sous différentes formes. La question de la 

mauvaise foi révèle en même temps la difficulté d’être sincère (vrai).    

Si Marivaux s’intéresse à cette forme spéciale de mensonge qu’est la 

mauvaise foi, c’est d’abord, parce que cette dernière est l’une des causes 

de la difficulté de se connaître. Deuxièmement, c’est le rôle du langage dans 

la mauvaise foi qui retient son attention. On sait en effet que la mauvaise 

foi cherche à masquer la vérité notamment par le biais langagier. 

Inversement, c’est le caractère ambivalent du langage qui rend la mauvaise 

foi possible. A travers les analyses qui vont suivre, nous allons voir 

comment Marivaux exploite le discours de la mauvaise foi dans son théâtre. 

Disons d’emblée que ce discours, ayant souvent un caractère sinueux, 

s’avère être un vrai labyrinthe langagier et, de ce fait, contribue, selon nous, 

à la meilleure compréhension de la notion du marivaudage.    



                    錯信在馬里伏作品中的呈現   

 

 

157 

Il faut souligner aussi que si le rapport entre Marivaux et la mauvaise 

foi est si étroit, cela est aussi lié à son époque. C’est pourquoi, avant 

d’entrer dans l’œuvre de Marivaux, il n’est pas inutile, à notre sens, de 

s’interroger sur la question du rapport entre la mauvaise foi et la 

civilisation. En effet, certaines civilisations, ou sociétés, semblent 

engendrer plus de mauvaise foi que d’autres. Ainsi Maxime Decout 

remarque à propos du XVIIe siècle : « Supervisée par un ensemble de règles 

et par la noblesse de la parole, analogon de celle de bien-dire de l’homme 

honnête, la mauvaise foi répond aux schémas sociaux. » (Maxime Decout, 

164) Comprenons : cette civilisation ultra-policée « fait de la mauvaise foi 

non un accident contingent de certaines situations humaines ou un défaut 

universel de l’être, mais un art consommé qui participe du raffinement de 

l’humain et de son accomplissement le plus abouti en société. » (165) 

Quant au XVIIIe siècle, aspirant à la raison et à la transparence, 

paradoxalement, on y continue « de cultiver un certain savoir-faire et 

savoir-être sociaux qui reposent sur la mauvaise foi. » (167) 

Contemporains du siècle des Lumières, les personnages de Marivaux sont 

des reflets de ces civilisations-là. Conscients de vouloir être sincères et se 

plaisant en même temps à avoir toujours raison, ils ont du mal à se départir 

d’une mauvaise foi, souvent bien sophistiquée. A part la moralité 

spécifique valorisée par l’époque, la promotion de la raison contre 



     《外國語文研究》第四十二期 

 
 

 

158 

l’obscurantisme2, la culture de salon qui favorise l’art de la conversation3 

et la préciosité qui met en valeur la finesse et le raffinement langagier sont 

également les causes probables qui génèrent la mauvaise foi au XVIIIe 

siècle.  

Insistons sur le fait que la particularité de l’être de mauvaise foi est 

qu’il se situe entre le vrai et le faux. La mauvaise foi n’est pas quelque chose 

de subi, ni de prémédité. Elle est une manière de (ré)agir. Si elle se fond 

dans le vrai, c’est parce que l’être de mauvaise foi cherche à montrer une 

sorte de sincérité ou croit sincèrement à son raisonnement sans être 

complètement conscient de la fausseté de son discours. C’est pourquoi sa 

fausseté est fine, discutable et difficile à définir dans la mesure où elle est 

à la fois volontaire et involontaire. L’intérêt de notre travail consistera donc 

à dénouer, autant que possible, la complexité de la mauvaise foi et à 

déchiffrer le discours mensonger du personnage marivaudien. 

 
2 En plein milieu du siècle des Lumières, Marivaux se montre sceptique quant à la valeur 
de la raison humaine. Tant dans ses œuvres dramatiques que romanesques, il ne cesse de 

critiquer « la folie de la raison ». Dans La Seconde Surprise de l’Amour : « Ma foi, […] 

le plus raisonnable de tous les hommes à tout l’air d’une chimère. » Dans La vie de 

Marianne : « Que veut-on dire de quelqu’un, quand on dit qu’il est en âge de raison. C’est 

mal parler : cet âge de raison est bien plutôt l’âge de la folie.[…] On croit se déterminer, 
on croit agir, on croit suivre ses sentiments, ses lumières, et point du tout, il se trouve 

qu’on n’a un esprit d’emprunt et qu’on ne vit que de la folie de ceux qui s’emparent de 

votre confiance. », cités par Paul Gazagne, Marivaix par lui-même, 131.    
3 Citons, à ce propos, un témoignage très éloquent de la baronne d’Oberkirch sur la vie 

de salon, datant de 1782 : « Il y a deux espèces de convives : ceux du dîner et ceux du 
souper ; […] : Mais le souper, c’est différent ; il faut des qualités très difficiles à réunir, 

dont la plus indispensable est l’esprit. Sans esprit, sans élégance, sans la science du 

monde, des anecdotes, des mille riens qui composent les nouvelles, il ne faut pas 

seulement songer à être admis dans ces réunions pleines de charmes. Là seulement on 

cause : on cause sur les propos les plus légers, par conséquent les plus difficiles à soutenir ; 
c’est une véritable mousse qui s’évapore et qui ne laisse rien après elle ; mais dont la 

saveur est pleine d’agrément. Une fois qu’on en a goûté, le reste paraît fade et sans aucun 

goût. », Jacqueline Hellegouarc’h, L’Esprit de société, Cercles et « salons » parisiens au 

XVIII e siècle, p. 4-5.  



                    錯信在馬里伏作品中的呈現   

 

 

159 

Ci-dessous, nous allons analyser deux pièces de Marivaux, La Mère 

confidente et Les Sincères. Ces analyses auront pour but d’une part de 

montrer la diversité dans la représentation de la mauvaise foi dans 

l’univers marivaudien ; d’autre part d’illustrer le paradoxe, cher à Marivaux, 

selon lequel « on peut devenir de mauvaise foi à force d’être sincère ». 

 

2. Les méandres de l’éducation maternelle 

La mauvaise foi peut se manifester dans toutes les situations de la vie, 

de la plus sérieuse à la plus banale. Dans le théâtre de Marivaux, dans 

lequel l’amour occupe une place primordiale, on peut constater de 

nombreuses manifestations de la mauvaise foi au niveau des relations 

amoureuses. Mais, la mauvaise foi dépasse aussi largement ce domaine, 

pour en toucher d’autres. C’est pourquoi, dans cette étude, nous voulons 

montrer la présence de ce phénomène dans différentes circonstances, 

beaucoup moins étudiées. Par exemple, dans La Mère confidente, Marivaux 

s’interroge sur la mauvaise foi d’une mère dans la relation avec sa fille. On 

peut y voir une critique de l’éducation maternelle. A la première vue, 

l’histoire de cette pièce paraît classique : il s’agit d’une mère, Madame 

Argante, qui veut contrôler la vie amoureuse de sa fille, Angélique. Mais 

loin de vouloir exercer son pouvoir parental de manière ouvertement 

autoritaire, elle cherche à être la « confidente » de sa fille. Voilà quelques 

répliques entre la mère et la fille : 

Angélique. Vous la confidente de votre fille ?  

Madame Argante. Oh ! votre fille ; eh ! qui te parle d’elle ? 

Ce n’est point ta mère qui veut être ta confidente, c’est ton 

amie, encore une fois.  



     《外國語文研究》第四十二期 

 
 

 

160 

Angélique, riant. D’accord, mais mon amie redira tout à ma 

mère, l’une est inséparable de l’autre.  

Madame Argante. Eh bien ! je les sépare, moi, je t’en fais 

serment ; oui, mets-toi dans l’esprit que ce que tu me 

confieras sur ce pied-là, c’est comme si ta mère ne 

l’entendait pas ; eh ! mais cela se doit, il y aurait même de 

la mauvaise foi à faire autrement. (Marivaux, Théâtre 

complet, 1390)  

On pourrait croire que Madame Argante désire sincèrement être à 

l’écoute de sa fille. Néanmoins, vouloir être la confidente d’Angélique ne 

veut peut-être pas seulement dire partager ses soucis, ou être sa 

conseillère intime. Puisque c’est elle qui a choisi le futur mari pour sa fille, 

elle a évidemment envie de tout savoir sur les sentiments amoureux de 

cette dernière. Ainsi se proposer comme son amie et confidente signifie 

pour Madame Argante le dédoublement de son identité. En effet, elle veut 

mettre en retrait son identité de mère pour jouer le rôle d’amie. Mais la 

question est de savoir s’il s’agit d’un effacement total de cette première 

identité au profit de celle d’amie digne de confiance ou plutôt d’une mère 

espionne qui se masque derrière sa nouvelle identité d’amie. Il n’est pas 

exclu que Madame Argante ait un esprit ouvert et libéral concernant 

l’éducation de sa fille et qu’elle suive ces principes en toute bonne foi. Mais 

l’image d’une Angélique si obéissante, si timide et si sage montre aussi 

qu’elle exerce une autocensure pour ne pas contredire sa mère, au nom du 

respect qu’elle lui doit. C’est pourquoi derrière cette demande d’une 

relation amicale avec sa fille se cache un stratagème, fût-il inconscient, qui, 

à notre avis, tient de la mauvaise foi de Madame Argante. D’ailleurs, le fait 



                    錯信在馬里伏作品中的呈現   

 

 

161 

que, pour convaincre sa fille de s’ouvrir à elle, elle se prémunisse 

expressément contre la mauvaise foi, paradoxalement, ne fait que prouver 

sa mauvaise foi soigneusement cachée. Elle croit bien faire pour sa fille et 

la laisse libre de décider, mais au fond elle veut maintenir son plan de 

mariage et tout contrôler. Plus loin, elle dit à sa fille : « En qualité de simple 

confidente, je te laisse libre ; je te conseille pourtant de me suivre, […] » 

(1394) La bonne foi de la mère n’est en réalité que le déguisement de sa 

mauvaise foi. Elle emploie beaucoup de moyens pour convaincre sa fille de 

la sincérité de sa démarche, mais cette sincérité déguisée a pour seul but 

d’obtenir les confidences de sa fille. En réalité, on peut dire qu’elle cherche 

la sincérité d’Angélique en lui tendant des pièges. A propos de cette pièce, 

Philipe Bara constate : « A partir d’un cas d’amour analogue à celui de La 

Princesse de Clèves, Marivaux démontre que, peu importe la stratégie 

déployée par la mère, toute prétention à la sincérité dans le cadre de la 

relation mère-fille est insidieuse. » (Philipe Barr, 116)    

Dans la suite de l’histoire, Angélique se confie à sa mère sur sa 

rupture avec son amant secret, Dorante. 

Madame Argante. Tu me charmes, je ne saurais t’exprimer 

la satisfaction que tu me donnes ; il n’y a rien de si 

estimable que toi, Angélique, ni rien aussi d’égal au plaisir 

que j’ai à te le dire, car je compte que tu me dis vrai, je me 

livre hardiment à ma joie, tu ne voudrais pas m’y 

abandonner, si elle était fausse : ce serait une cruauté dont 

tu n’es pas capable.   

 Angélique, d’un ton timide. Assurément.   

Madame Argante. Va, tu n’as pas besoin de me rassurer, ma 



     《外國語文研究》第四十二期 

 
 

 

162 

fille, tu me ferais injure, si tu crois que j’en doute ; non ; ma 

chère Angélique, tu ne verras plus Dorante, tu l’as renvoyé, 

j’en suis sûre, ce n’est pas avec un caractère comme le tien 

qu’on est exposé à la douleur d’être trop crédule ; n’ajoute 

donc rien à ce que tu m’as dit : tu ne le verras plus, tu m’en 

assures, et cela suffit ; parlons de la raison, du courage et 

de la vertu que tu viens de montrer. (Marivaux, Théâtre 

complet, 1409-1410)  

En apparence, Madame Argante tient un discours très élogieux pour 

féliciter la franchise de sa fille. Mais, à y regarder de plus près, cet éloge 

n’est pas si pur qu’il paraît : il est bien trop emphatique pour être sincère. 

Les compliments hyperboliques de la mère constituent en réalité une sorte 

de chantage sentimental et moral de sa part par rapport à sa fille, et les 

trois qualités qu’elle prend la peine de souligner – raison, courage, vertu, – 

prouvent qu’elle cherche à peser sur sa conduite morale. Contrairement à 

ce qu’elle affirme haut et fort (« tu n’as pas besoin de me rassurer ») la 

confiance de Mme Argante en Angélique est loin d’être inconditionnelle. Il 

faut souligner aussi que c’est un discours après coup, c’est-à-dire après 

l’aveu de sa fille. Ce discours représente bien l’idéologie de l’éducation 

maternelle de Madame Argante. A part le rappel des valeurs telles que la 

vertu, la raison et le courage, dans le fond, elle y suggère que la sincérité 

est aussi un devoir important d’une fille4 . C’est un message subliminal, 

exprimé de manière raffinée. Plus même : en réalité, le souci de la sincérité 

de sa fille l’emporte même sur l’aspect purement éducatif de ce discours. 

 
4 « Le devoir de sincérité qui constitue le mot d’ordre du discours précieux occupe ainsi 

un statut ambigu qui invite le lecteur à considérer la volonté de puissance qui se cache 

derrière chacune des déclarations d’amitié maternelle. » (Philipe Bara, 110) 



                    錯信在馬里伏作品中的呈現   

 

 

163 

En ce sens, ce dernier n’est pas totalement transparent : Marivaux laisse le 

lecteur comprendre le vrai message de Madame Argante, qui n’est pas 

facile à avouer. C’est pourquoi, d’après cette perspective, on peut dire que 

ce passage relève du marivaudage, selon la définition que Frédéric Deloffre 

donne de cette notion : « Le marivaudage répond à un malaise moral 

entendu à la fois comme un devoir de sincérité et comme un problème 

d’expression : avouer ce que l’on ne veut même pas s’avouer, exprimer ce 

que personne n’a jamais su exprimer auparavant. » (Frédéric Deloffre, 8) 

Philippe Barr va dans le même sens : « Le marivaudage est […] un beau 

jargon qui conjugue la recherche de la transparence de cœurs à l’apologie 

d’un clair-obscur langagier. » (Philippe Barr, 109)  

A la suite de ce discours, Angélique décide d’avouer à sa mère le vrai 

projet de Dorante : l’enlever. Voici la réaction de sa mère : 

Madame Argante. Tu le défends d’une manière qui 

m’alarme. Que penses-tu donc de cet enlèvement, dis-moi ? 

tu es la franchise même, ne serais-tu point en danger d’y 

consentir ? 

Angélique. Ah ! je ne crois pas, ma mère. 

Madame Argante. Ta mère ! Ah ! le ciel la préserve de savoir 

seulement qu’on te le propose ! ne te sers plus de ce nom, 

elle ne saurait le soutenir dans cette occasion-ci. Mais 

pourrais-tu la fuir, te sentirais-tu la force de l’affliger 

jusque-là, de lui donner la mort, de lui porter le poignard 

dans le sein ? 

Angélique. J’aimerais mieux mourir moi-même.  

Madame Argante. Survivrait-elle à l’affront que tu te ferais ? 



     《外國語文研究》第四十二期 

 
 

 

164 

Souffre à ton tour que mon amitié te parle pour elle ; lequel 

aimes-tu le mieux, ou de cette mère qui t’a inspiré mille 

vertus ; ou d’un amant qui veut te les ôter 

toutes ? (Marivaux, Théâtre complet, 1411-1412) 

Ici, Madame Argante ne parle plus en tant que mère, mais en tant 

qu’amie confidente. En jouant une tierce personne, en qualité de sa 

neutralité, il est plus facile pour elle de relever directement et ouvertement 

les fautes qu’Angélique s’apprête à commettre et de la faire culpabiliser. 

Nous avons affaire ici à une mauvaise foi spéciale et stratégique car elle 

s’exprime au nom de l’autre. En effet, parler en tant qu’amie confidente 

facilite à Madame Argante la pratique de sa mauvaise foi qui consiste à 

déployer une comparaison disproportionnée entre les qualités morales 

d’une mère et les intentions déshonorantes d’un amant. Dans cet échange 

qui se veut « sincère », Madame Argante n’est jamais une amie neutre : son 

but caché consiste invariablement à renforcer la vertu de sa fille. Ainsi, 

comme l’écrit Philippe Barr au sujet de cette pièce, on voit clairement que 

« La mère s’y présente comme un être égoïste qui tente de convaincre sa 

progéniture que son amour est plus précieux que celui de l’amant. 

L’enseignement de toute entreprise d’éducation des femmes se résume au 

refus de se soumettre au pouvoir des hommes en rejetant l’amour. » 

(Philippe Barr, 117) 

Dans la suite de la pièce, Madame Argante, se présentant comme une 

tante d’Angélique, essaie de dissuader Dorante de son projet de s’enfuir 

avec sa fille :  

Madame Argante. Pouvez-vous être content de votre 

cœur ? et supposons qu’elle vous aime, le méritez-vous ? Je 



                    錯信在馬里伏作品中的呈現   

 

 

165 

ne viens point ici pour me fâcher ; et vous avez la liberté de 

me répondre, mais n’est-elle pas bien à plaindre d’aimer un 

homme aussi peu jaloux de sa gloire, aussi peu touché des 

intérêts de sa vertu, qui ne se sert de sa tendresse que pour 

égarer sa raison, que pour lui fermer les yeux sur tout ce 

qu’elle se doit à elle-même, que pour l’étourdir sur l’affront 

irréparable qu’elle va se faire ? Appelez-vous cela de 

l’amour, et la puniriez-vous plus cruellement du sien, si 

vous étiez son ennemi mortel ? (Marivaux, Théâtre 

complet, 1423) 

Le moins que l’on puisse dire, c’est que ce discours est rempli d’un 

bon sens irréfutable. Toutes les critiques de Madame Argante sur Dorante 

sont dictées par des considérations morales, et exprimées d’une manière 

éloquente. Mais, en changeant légèrement de perspective, tous ces 

reproches qu’elle adresse à Dorante peuvent s’appliquer aussi à elle-même. 

Cette nouvelle lecture aboutirait ainsi au portrait suivant de Madame 

Argante : une mère peu soucieuse de la liberté de sa fille, faisant fi des 

intérêts de son vrai bonheur, qui ne se sert de sa tendresse que pour lui 

laver le cerveau, pour qu’elle soit obéissante et reste dans le droit chemin… 

« Appelez-vous cela l’amour d’une mère ? », pourrait-on demander… Ainsi, 

l’éloquence et le bon sens de ce discours représentent-ils bien la mauvaise 

foi d’une mère-confidente, adepte d’une éducation éminemment 

moralisante. 

Il n’empêche : après avoir entendu ce discours, Angélique est très 

touchée. Non seulement elle renonce au projet de fuir avec Dorante, mais 

elle fait aussi un portait bienveillant et libéral de sa mère. Quant à Dorante, 



     《外國語文研究》第四十二期 

 
 

 

166 

il se sent coupable et abandonne aussi son idée d’enlèvement. Après ce 

retournement de situation, Madame Argante change d’avis aussi : elle 

donne son accord pour le mariage d’Angélique avec Dorante. Mais la fin 

heureuse de cette histoire n’en suscite pas moins une interrogation sur 

cette décision de Madame Argante. Cache-t-elle encore une mauvaise foi 

difficile à discerner? Voilà deux remarques qui peuvent nous éclairer là-

dessus. Celle de Christophe Cave, d’abord : « Ces chemins improbables de 

l’Angélique de La Mère confidente ne sont bien sûr que la réponse à cette 

ambiguïté de la mère-amie, qui exige sans en avoir l’air une ‘conduite’… Les 

chemins de la liberté, assez explicitement mis en lumière par le 

redoublement que le réseau lexical fait de la thématique, sont ici minés et 

intimement surveillés. » (Christophe Cave, 94-95) Et celle de Michel Gilot : 

« Lorsqu’elle invoquait et qu’elle exploitait sa ‘tendresse’, Madame Argante 

pouvait paraître bien plus dangereuse encore que son homonyme de 

L’Ecole des mères. Serait-ce une dernière ruse de mère, un dernier piège ? 

On peut penser plutôt que ses réactions les plus ambiguës sont 

authentifiées, désormais, par cette extrême spontanéité, cette folie de 

tendresse. » (Michel Gilot, 102) Avec sa mauvaise foi de mère-éducatrice, 

Madame Argante est évidemment incapable de discerner la fausseté de ses 

discours libéraux. Plus elle triomphe, plus sa mauvaise foi se consolide 

encore. Cette dernière lui permet de prononcer des discours 

éloquents,vertueux et bienveillants tout en satisfaisant son désir de mère 

autoritaire. Le discours de Madame Argante manifeste souvent un devoir 

de sincérité mais sans pour autant être tout à fait transparent. En ce sens, 

il tient du marivaudage. Si cette pièce nous montre le fond obscur de la 

mauvaise foi d’une mère assoiffée de la sincérité de sa fille, dans les 



                    錯信在馬里伏作品中的呈現   

 

 

167 

analyses ci-dessous, nous allons voir comment les autres personnages de 

Marivaux sont aussi à la recherche de la sincérité.    

 

3. La vie morale : de la sincérité à la mauvaise foi   

La question de la mauvaise foi est transdisciplinaire, à la fois 

psychologique, philosophique et sociale. En ce qui concerne l’aspect social 

de cette notion, la mauvaise foi est liée, dans une grande mesure, aux 

mœurs de chaque époque. Rappelons que dans la société policée des XVIIe 

et XVIIIe siècles, le paraître, l’hypocrisie et la dissimulation triomphent. 

Pour réussir dans la vie de cour, il faut savoir feindre, mentir, flatter. Les 

moralistes de l’époque ont largement dévoilé les faussetés de l’homme de 

cour 5 . Mais paradoxalement, c’est aussi une époque où on valorise la 

droiture et l’honnêteté. Les pièces de Molière Tartuffe et Le Misanthrope 

illustrent bien cette problématique. Quant à Marivaux, il ne se limite pas à 

montrer les actes de mauvaise foi dans les relations amoureuses, mais 

aussi dans les autres aspects de la vie, par exemple la vie morale.  

Dans la pièce Les Sincères, l’auteur met en scène deux protagonistes 

qui se veulent absolument sincères. Ils commencent par s’apprécier 

mutuellement, mais finissent par une rupture irrévocable. A travers cette 

pièce, Marivaux cherche à montrer l’interchangeabilité entre la mauvaise 

foi et la sincérité. Ci-dessous, nous allons voir que l’évolution de la 

recherche de la sincérité vers la mauvaise foi est sans doute la 

 
5 « Un homme qui sait la cour est maître de son geste, de ses yeux et de son visage ; il 

est profond, impénétrable ; il dissimule les mauvais offices, sourit à ses ennemis, 
contraint son humeur, déguise ses passions, dément son cœur, parle, agit contre ses 

sentiments. Tout ce grand raffinement n’est qu’un vice, que l’on appelle fausseté, 

quelquefois aussi inutile au courtisant pour sa fortune, que la franchise, la sincérité et la 

vertu. », (La Bruyère, 183). 



     《外國語文研究》第四十二期 

 
 

 

168 

problématique la plus importante de cette pièce. 

Les deux protagonistes des Sincères, La Marquise et Ergaste, 

considèrent qu’ils vivent dans un monde faux. Ils ont donc une grande 

exigence par rapport à la notion de la sincérité. Ils détestent l’hypocrisie et 

veulent être considérés comme les êtres humains les plus sincères du 

monde. Le point commun entre eux est qu’ils n’aiment pas être loués, car 

les louanges sont à leurs yeux le synonyme de la flatterie et du mensonge. 

Ils préfèrent entendre la vérité, quelle qu’elle soit. Voici comment la 

servante Lisette dépeint la Marquise à Frontin : « […] vos louanges la 

chagrinent, dit-elle ; mais c’est comme si elle vous disait : Louez-moi 

encore du chagrin qu’elles me font. » (Marivaux, Théâtre complet, 1633) 

Connaissant le caractère si particulier de sa maîtresse, Lisette, elle, sait 

comment lui faire plaisir : « Quant à moi, j’ai là-dessus une petite manière 

qui l’enchante ; c’est que je la loue brusquement, du ton dont on querelle ; 

je boude en la louant, comme si je la grondais d’être louable ; et voilà 

surtout l’espèce d’éloges qu’elle aime […]. » (1633) 

D’après cette description, on peut constater que la soif de sincérité 

chez la Marquise est une sorte de mauvaise foi coquette qui manifeste un 

besoin ambigu. Lorsqu’elle dit que les louanges la rendent “triste”, en 

réalité elle souhaite avoir plus de ces louanges qui la rendent triste. Au fond, 

ce que la Marquise refuse, ce sont les compliments directs. En tant qu’une 

personne de qualité, une femme précieuse, elle a besoin de ces 

compliments indirectement comme preuves de sa valeur. D’un côté, elle 

exige la sincérité des autres, de l’autre, elle désire être flattée. Ce paradoxe 

constitue l’origine de sa mauvaise foi. 6  L’acte de sa mauvaise foi se 

 
6 Selon Beya Dhraïeff : « On en arrive ainsi à un singulier paradoxe : exigence de 



                    錯信在馬里伏作品中的呈現   

 

 

169 

manifeste donc dans sa façon inhabituelle, maniérée, de recevoir les 

louanges : pour éviter qu’elle ne considère les éloges qui lui sont adressés 

comme de la flatterie, il faut la louer en la blâmant. Non seulement la 

Marquise a besoin de louanges, mais elle exige encore que ces louanges 

soient sincères. C’est sa mauvaise foi qui rend le rejet et l’acceptation de 

louanges – deux attitudes contradictoires – possibles. En ce sens, les 

exigences de la Marquise envers la sincérité ont quelque chose de 

mensonger. La réussite de ce mensonge à soi résulte d’un arrangement 

rusé avec soi. Il faut souligner que cette ruse est consciente et inconsciente 

à la fois et c’est précisément en cela que consiste l’obscurité du mécanisme 

de la mauvaise foi. En ce qui concerne Ergaste, son valet le décrit ainsi :  

« […] il dit ce qu’il pense de tout le monde, mais il n’en veut 

à personne ; ce n’est pas par malice qu’il est sincère, c’est 

qu’il a mis son affection à se distinguer par là. Si, pour 

paraître franc, il fallait mentir, il mentirait : c’est un homme 

qui vous demanderait volontiers, non pas : M’estimez-

vous ? mais : Êtes-vous étonné de moi ? […] aussi personne 

ne dit-il tant de mal de lui que lui-même ; il en dit plus qu’il 

n’en sait. […] Il est connu partout pour homme de cœur, et 

je ne désespère pas que quelque jour il ne dise qu’il est 

poltron ; car plus les médisances qu’il fait de lui sont 

grosses, et plus il a de goût à les faire, à cause du caractère 

original que cela lui donne. » (Marivaux, Théâtre complet, 

 
sincérité qu'elle clame s’avère un besoin de raffinement dans le mensonge. La 

conscience critique de Lisette nous révèle que sa maitresse ne rechercherait pas 

la sincérité qu’elle croit souhaiter mais savourerait l’hypocrisie en franchise qui 

la conforte dans sa mauvaise foi. », (Beya Dhraïeff, 70) 



     《外國語文研究》第四十二期 

 
 

 

170 

1634) 

     Apparemment, Ergaste est une personne lucide, indépendante et 

authentique qui est à la recherche de la sincérité dans tous les aspects de 

la vie. Mais le but de cette recherche est assez particulier, voire maladif. 

D’abord, ce n’est pas le fait que la sincérité soit considérée comme une 

vertu qui le motive. Ce qui motive son obsession de la sincérité, c’est la 

rareté des gens qui possèdent cette qualité dans le monde 

(particulièrement dans son milieu). S’il veut à tout prix être sincère, c’est 

pour se distinguer des autres, pour étonner et non pas être loué. C’est donc 

être singulier et original qu’il veut, ce qui est évidemment une forme de 

vanité. C’est pourquoi, pour paraître sincère, tous les moyens sont bons à 

ses yeux. Il va jusqu’à mentir pour arriver à ce but. Pour paraître sincère, il 

n’y a pas de limite pour lui. Il n’a même pas besoin de la critique des autres 

pour dévoiler ou éliminer ses défauts. Non seulement il est ravi d’être le 

premier à se critiquer sans réserve, mais il va encore plus loin jusqu’à 

exagérer, avec plaisir, voire inventer, les défauts qu’il n’a pas. En ce sens, s’il 

croit fermement à la sincérité, ce n’est que par une foi mauvaise que l’on 

peut qualifier de narcissique.         

Si les deux protagonistes sont tous les deux à la recherche de la 

sincérité, entre eux, il y a donc un contraste saisissant. L’une (la Marquise) 

a largement besoin d’éloges « sincères », l’autre (Ergaste) est à la chasse 

de toutes les critiques possibles. Ce qui les réunit en revanche, c’est 

l’exigence hors norme de la vérité et de la sincérité. Ils se plaignent de la 

difficulté d’être sincère et de la rareté des hommes que l’on pourrait dire 

tels. Ils s’estiment donc d’autant plus et s’entendent d’autant mieux... Lors 

de la première rencontre avec Ergaste, la Marquise se plaint de son 



                    錯信在馬里伏作品中的呈現   

 

 

171 

soupirant Dorante, dont elle ne supporte plus les tendres compliments, qui 

ne sont, selon elle, que des flatteries éhontées. Pour ce qui concerne la vie 

sociale, elle trouve que tout ce qu’elle entend dans les conversations 

mondaines n’est que dialogues sots et maniérés, reflétant la médiocrité de 

la nature humaine, remplie de stupidité, de mensonge et de vanité. La cause 

de tout cela ? – Le déficit terrible de sincérité…  

La Marquise semble perspicace quant au lien entre l’hypocrisie et les 

penchants narcissiques des hommes de son milieu. Ce jeu de mensonge est 

nécessaire et maintenu insensiblement par tous les participants de la 

sphère mondaine. Dans sa conversation avec Ergaste, elle critique ce 

phénomène et n’hésite pas à caricaturer tous ces « ridicules » qu’elle 

rencontre. Sa détestation de la fausseté humaine et son aspiration à la 

sincérité absolue font d’elle une misanthrope. C’est ainsi, par exemple, 

qu’elle analyse ce trait extrêmement répandu dans la société qu’est la 

fatuité : « La Marquise : […] un fat toujours agité du plaisir de se sentir fait 

comme il est ; il ne saurait s’accoutumer à lui ; aussi sa petite âme n’a-t-elle 

qu’une fonction, c’est de promener son corps comme la merveille de nos 

jours ; c’est d’aller toujours disant : Voyez mon enveloppe, voilà l’attrait de 

tous les cœurs, voilà la terreur des maris et des amants, voilà l’écueil de 

toutes les sagesses. » (1638) Un peu plus loin : « La Marquise : […] Un fat 

se doute toujours un peu qu’il l’est ; et comme il a peur qu’on ne s’en doute 

aussi, il biaise, il est fat le plus modestement qu’il lui est possible ; et c’est 

justement cette modestie-là qui rend sa fatuité sensible. » (1639) 

Dans cette anatomie acerbe de la fatuité, la Marquise attaque surtout 

la vanité et la coquetterie des hommes. Mais bien que ses critiques 

semblent objectives et perspicaces, il y a de la mauvaise foi en elle dans le 



     《外國語文研究》第四十二期 

 
 

 

172 

sens où elle ne voit pas que les vices qu’elle dénonce sont aussi les siens 

propres. Ou plus précisément, c’est la mauvaise foi qui l’empêche de les 

voir tant en elle que chez Ergaste. Pourtant, le fait est que ce dernier est 

très exactement un fat modeste et travesti. Dégoûtée de la vie mondaine, la 

Marquise se dit très contente de rester auprès d’Ergaste :  

La Marquise. […] Quelle différence de vous à tout le monde ! 

Mais dites sérieusement, vous êtes donc un peu content de 

moi ?  

Ergaste. Plus que je ne puis dire.   

La Marquise. Prenez garde. Car je vous crois à la lettre ; 

répondez de ma raison là-dessus, je vous l’abandonne.   

Ergaste. Prenez garde aussi de m’estimer trop.   

La Marquise. Vous Ergaste ? Vous êtes un homme 

admirable : vous me diriez que je suis parfaite que je n’en 

appellerais pas : je ne parle pas de la figure, entendez-

vous ?  

Ergaste. Oh ! de celle-là, vous vous en passeriez bien, vous 

l’avez de trop.   

La Marquise. Je l’ai de trop ? Avec quelle simplicité il 

s’exprime ! (1641)          

La mauvaise foi peut annuler la capacité de discernement chez l’être 

humain. La Marquise se sent bien avec Ergaste parce qu’il dit toujours la 

vérité. Elle apprécie sa sincérité, qualité rare dans son milieu. Mais son 

estime et sa confiance en lui ne sont pas dépourvus de mauvaise foi, 

résultant de sa coquetterie. En effet, elle cherche toujours les louanges de 

la part d’Ergaste, en retour de l’estime qu’elle lui témoigne. Au fond, c’est 



                    錯信在馬里伏作品中的呈現   

 

 

173 

toujours son amour-propre qui parle. Dans ce passage, le compliment 

d’Ergaste sur la Marquise fait son effet. Plus il paraît sincère, plus il inspire 

de confiance à la Marquise. Le fait est que cette confiance est encore 

renforcée par la mauvaise foi de cette dernière. Car c’est bien par la 

mauvaise foi qu’elle se convainc de la sincérité du compliment exagéré 

qu’Ergaste lui adresse. Plus ces compliments sont excessifs, plus elle a 

confiance en lui, et plus sa sincérité est crédible, à ses yeux. Il faut souligner 

que si les compliments d’Ergaste n’apparaissent pas comme une flatterie 

aux yeux de La Marquise, c’est parce que sa rhétorique élogieuse convient 

au goût de la préciosité de cette dernière. D’autant plus que lorsqu’elle fait 

l’éloge de la franchise d’Ergaste, elle se porte indirectement garante de la 

nature véridique des compliments qu’il lui fait. Si la mauvaise foi apparaît 

souvent comme une volonté d’avoir raison à tout prix, dans le cas de la 

Marquise ci-dessus, on assiste à une sorte de « concession » envers son 

interlocuteur, motivée, inconsciemment, par sa coquetterie. « Concession » 

qui n’est rien d’autre que de la mauvaise foi, qui fait perdre à la Marquise 

toute son objectivité et toute sa lucidité. Force est de constater que, durant 

cette conversation, la prétendue sincérité des deux personnages se 

transforme en mensonge, à leur insu.            

La Marquise et Ergaste étant admirateurs de la sincérité, ils s’attirent 

et envisagent très vite de se marier. Le problème est que cette attirance est 

basée, elle aussi, sur de la mauvaise foi, dans la mesure où leur 

connaissance mutuelle est construite à partir de leur amour propre et de 

leur vanité respectif.7 C’est une sorte de malentendu invisible entre eux : 

 
7 « Les deux personnages s’extasient d’autant plus volontiers sur leurs mérites mutuels 

que leur illusion d’identité leur procure le plaisir indirect de faire leur propre panégyrique. 

Pour chacun d’eux, louer son reflet dans l’autre, c’est se louer pour son reflet et offrir à 



     《外國語文研究》第四十二期 

 
 

 

174 

en réalité, ils ne se connaissent pas l’un l’autre. Ce genre de « malentendu » 

ou de « méprise », a été excellemment analysé par Vladimir Jankélévitch, 

dans son livre Du mensonge. Rendu possible par le « commerce scabreux 

des consciences » qui, à notre sens, a à voir avec la mauvaise foi qui nous 

occupe ici, il aboutit à la « fausse magie de nos souhaits » : « On croit ce 

qu’on désire et l’on entend ce qu’on croit. » (Vladimir Jankélévitch , 243)  

Ergaste, qui semble ne pas connaître vraiment l’amour propre de la 

Marquise, n’hésite pas à dire toutes ses opinions sur elle avec franchise : 

« Ergaste. La Marquise est aimable et non pas belle. […]. Je suis persuadé 

que la Marquise elle-même ne se pique pas de beauté, elle n’en a que faire 

pour être aimée » (Marivaux, Théâtre complet, 1645) Pourquoi Ergaste ne 

voit-il pas la coquetterie, la vanité, l’amour propre, enfin toutes les formes 

d’hypocrisie de la Marquise ? – Parce que, à son tour, il est imbu de lui-

même et aveuglé ou plutôt insensible aux autres à force de sa mauvaise foi 

égocentrique. 

Pour s’exprimer, les deux personnages ont recours à une rhétorique 

qui leur est propre. Leur mauvaise foi se manifeste à travers un langage 

sinueux et raffiné. Inversement, la rhétorique permet à leur mauvaise foi 

de se présenter d’une manière ambigüe.8 Cette particularité langagière de 

la mauvaise foi peut être ainsi considérée comme une autre représentation 

du marivaudage. On peut en trouver des exemples dans beaucoup de 

 
son amour-propre l’opportunité savoureuse d’une expression biaisée. » (Beya Dhraïeff, 

76). 
8 Maxime Decout écrit ainsi : « […] stylistiquement, la mauvaise foi se dévoile dans des 

figures qui ne l’épuisent jamais mais la rénovent, comme dans la litote, l’euphémisme, la 
négation, l’antithèse et ses variations, la métabole, la dénégation, l’épanorthose, la 

palinodie, l’astéisme, l’oxymore, la prétérition, l’antiphrase, l’ironie... C’est d’ailleurs la 

figure de l’équivoque qu’il nous faut considérer, où une expression est à la fois elle-même 

et autre, vouée au nouage de l’assertion et de la négation.», (Maxime Decout, 29). 



                    錯信在馬里伏作品中的呈現   

 

 

175 

discours « précieux » de la Marquise. Par exemple, dans la scène XI, la 

Marquise exprime son incompréhension et son mécontentement envers 

son soupirant Dorante :        

Dorante. Vous me désespérez, fut-il jamais d’homme plus 

maltraité que je le suis ? fut-il de passion plus méprisée ?   

La Marquise. Passion ! j’ai vu ce mot-là dans Cyrus ou dans 

Cléopâtre. Eh, Dorante, vous n’êtes pas indigne qu’on vous 

aime ; vous avez de tout, de l’honneur, de la naissance, de 

la fortune, et même des agréments ; je dirai même que vous 

m’auriez peut-être plu : mais je n’ai jamais pu me fier à 

votre amour ; je n’y ai point de foi, vous l’exagérez trop ; il 

révolte la simplicité de caractère que vous me connaissez. 

M’aimez-vous beaucoup ? ne m’aimez-vous guère ? faites-

vous semblant de m’aimer ? c’est ce que je ne saurais 

décider. Eh ! le moyen d’en juger mieux, à travers toutes les 

emphases ou toutes les impostures galantes dont vous 

l’enveloppez ? je ne sais plus que soupirer, dites-vous. Y a-

t-il rien de si plat ? Un homme qui aime une femme 

raisonnable ne dit point : Je soupire ; ce mot n’est pas assez 

sérieux pour lui, pas assez vrai ; il dit : Je vous aime ; je 

voudrais bien que vous m’aimassiez ; je suis bien mortifié 

que vous ne m’aimiez pas : voilà tout, et il n’y a que cela 

dans votre cœur non plus. Vous n’y verrez, ni que vous 

m’adorez, car c’est parler en poète ; ni que vous êtes 

désespéré, car il faudrait vous enfermer ; ni que je suis 

cruelle, car je vis doucement avec tout le monde ; ni peut-



     《外國語文研究》第四十二期 

 
 

 

176 

être que je suis belle, quoique à tout prendre il se pourrait 

que je la fusse ; et je demanderai à Ergaste ce qui en est ; je 

compterai sur ce qu’il me dira ; il est sincère : c’est par là 

que je l’estime ; et vous me rebutez par le 

contraire. (Marivaux, Théâtre complet, 1646-1647)  

Si la Marquise juge mal les paroles de Dorante, cela est dû à sa 

préciosité. Au fond, ce n’est pas que Dorante ne lui plaise pas, mais elle est 

rebutée par sa façon de s’exprimer. Elle juge son discours exagéré et banal ; 

et cette emphase, loin de la séduire, « glace » son cœur. La Marquise veut 

être adorée mais d’une manière plus originale et plus simple aussi. 

Pourtant, la « simplicité » qu’elle demande est fort compliquée, au fond. 

C’est bien sa préciosité qui l’empêche de voir ce qui est vrai, sincère et 

simple. Son discours est souvent contradictoire, à son insu. La franchise de 

Dorante est prise par elle pour de la fausseté, la passion pour de la glace, 

l’emphase pour une platitude. Elle a perdu sa capacité de jugement à force 

de sa mauvaise foi. Au point que, pour donner tort à Dorante, elle n’hésite 

pas à désigner Ergaste comme modèle de simplicité et de sincérité. Or, on 

sait parfaitement que la sincérité d’Ergaste est pour le moins 

problématique. En répondant à la question de la Marquise sur son ex-

amante, Araminte, Ergaste souligne une sorte d’égalité entre elles, chose 

qui n’est pas du goût de la Marquise, qui l’invite à « laisser là cette égalité 

si équivoque », qui ne l’intéresse point : La Marquise. […] j’aime autant la 

perdre que de la gagner, en vérité. Ergaste. Je n’en doute pas ; je sais votre 

indifférence là-dessus, d’autant plus que si cette égalité n’y est point, ce 

serait de si peu de chose ! (1649) 

Blessée dans son amour propre, la Marquise réplique de manière 



                    錯信在馬里伏作品中的呈現   

 

 

177 

ironique. Mais, curieusement, Ergaste ne voit pas sa colère retenue. Il 

approuve simplement et tranquillement l’apparente « indifférence » de la 

Marquise à ce sujet. Cette approbation tranquille est un acte de mauvaise 

foi : Ergaste fait totalement abstraction de sa responsabilité dans la 

blessure narcissique de la Marquise. Dans son égocentrisme et son 

insensibilité aux autres, il considère cette blessure comme un détail 

insignifiant. Le fait est que le discours de mauvaise foi d’Ergaste est 

souvent caractérisé par une politesse soutenue. Au lieu de racheter le mal 

fait à La Marquise, il continue à enfoncer le clou :      

La Marquise. […] mais croyez que tout le monde la 

[Araminte] trouvera encore plus éloignée d’être belle que 

moi, tout effroyable que vous me faites.   

Ergaste. Moi, je vous fais effroyable ?  

La Marquise. Mais il faut bien, dès que je suis au-dessous 

d’elle.  

Ergaste. J’ai dit que votre partage était de plaire plus 

qu’elle.  

La Marquise. Soit, je plais davantage, mais je commence 

par faire peur.   

Ergaste. Je puis m’être trompé, cela m’arrive souvent ; je 

réponds de la sincérité de mes sentiments, mais je n’en 

garantis pas la justesse.   

La Marquise. A la bonne heure ; mais quand on a le goût 

faux, c’est une triste qualité que d’être sincère.  

Ergaste. Le plus grand défaut de ma sincérité, c’est qu’elle 

est trop forte. (1651) 



     《外國語文研究》第四十二期 

 
 

 

178 

      Comprenant que la Marquise n’apprécie guère la comparaison 

défavorable avec Araminte, Ergaste essaie d’abord de la raisonner en 

soulignant qu’elle a d’autres qualités, supérieures à celles de son ex-

amante. En vain… Son dernier recours pour justifier son point de vue est 

sa sincérité. Comme si la sincérité était une valeur suprême qui lui 

octroyait le droit de blesser les autres. On en arrive ainsi à une 

compréhension tout à fait caricaturale de la notion de la sincérité chez 

Ergaste : si sa remarque n’est pas juste, et si la Marquise en est blessée, 

c’est la faute de la sincérité, comme si celle-ci était une entité 

indépendante au sein de l’individu Ergaste. Autrement dit, la sincérité 

devient ici une véritable échappatoire, une excuse légitime. Tout en 

concédant son tort, Ergaste prétend pourtant avoir raison et ne 

comprend toujours pas la colère de la Marquise. Son insensibilité aux 

autres et son insistance à avoir toujours raison constituent justement un 

acte de mauvaise foi d’une incroyable fatuité.   

L’amour propre de la Marquise est blessé à plusieurs reprises par la 

sincérité d’Ergaste. Elle commence à se rendre compte qu’elle se trompe 

sur l’amour de Dorante. Mais elle ne veut pas croire ce qu’Ergaste a dit 

sur sa beauté et cherche la vérité auprès de Lisette. Ce besoin d’éloges sur 

son physique la fait rechuter, à son tour, dans une mauvaise foi aveuglante 

et inguérissable. 

  Lisette. […] nous sommes tous des aveugles. Toute la terre 

s’accorde à dire que vous êtes une des plus jolies femmes 

de France, je vous épargne le mot de belle, et toute la terre 

en a menti.   

La Marquise. Mais Lisette, est-ce qu’on est sincère ? toute 



                    錯信在馬里伏作品中的呈現   

 

 

179 

la terre est    polie… (1654-1655)  […] 

La Marquise. […] ce n’est pas par vanité, au reste, que je suis 

en peine de savoir ce qui en est ; car est-ce par là qu’on vaut 

quelque chose ? Non, c’est qu’il est bon de se connaître. 

[…] (1656) 

Dans la première partie de l’échange ci-dessus, Lisette essaie de 

rassurer la Marquise sur sa beauté incontestable, mais celle-ci s’interroge 

sur la fiabilité des opinions et la fausseté possible des compliments sur 

elle. Cette scène illustre, une fois de plus, la mauvaise foi de la Marquise – 

sous les espèces de la fausse modestie – en lien direct avec sa coquetterie. 

Tandis que la suite du discours de la Marquise montre bien son incapacité 

à se connaître, confirmant par-là la thèse que nous avons émise plus tôt 

dans ce travail : que l’homme de mauvaise foi n’est qu’à moitié lucide. En 

prononçant le mot « vanité », La Marquise semble vouloir avouer et 

corriger ses propres défauts, aveuglée qu’elle est par sa vanité et sa 

préciosité. Mais on sait qu’au fond, ce qui l’intéresse, c’est de connaître sa 

valeur aux yeux des autres. Elle ne ressent jamais le besoin de se 

connaître vraiment par elle-même. C’est pourquoi son discours de 

« sagesse » n’est qu’un mensonge aux autres et à elle-même. Finalement, 

à cause de cette mauvaise foi, il est impossible pour elle d’accéder à la 

pleine connaissance de soi. Dans le cas de la Marquise, la conscience de 

soi empêche bel et bien la connaissance de soi.  

Cette comédie a une fin heureuse, puisque la Marquise retrouve 

Dorante en reconnaissant sa qualité dorénavant incontestable : la 

sincérité. Mais si cette reconnaissance est possible, elle n’en passe pas 

moins par la mauvaise foi : celle de la coquetterie. Voilà la scène de la 



     《外國語文研究》第四十二期 

 
 

 

180 

réconciliation finale : la Marquise se met en valeur en se comparant avec 

Araminte :  

 La Marquise. Il est vrai que je me sens obligée de dire, […], 

qu’on a toujours mis quelque différence entre elle et moi ; 

je ne serais pas de bonne foi si je le niais ; ce n’est pas 

qu’elle ne soit aimable.   

 Dorante. Très aimable, mais en fait de grâces il y bien des 

degrés.  

 La Marquise. J’en conviens, j’entends raison quand il faut.   

 Dorante. Oui, quand on vous y force.   

 La Marquise. Hé ! Pourquoi est-ce que je dispute ? Ce n’est 

pas pour moi, c’est pour vous ; je ne demande pas mieux 

qu’avoir tort pour être satisfaite de votre caractère.  

Dorante : Ce n’est pas que vous n’ayez vos défauts ; vous 

en avez, car je suis sincère aussi, moi, sans me vanter de 

l’être. […] Est-il permis, par exemple, avec une figure 

aussi distinguée que la vôtre, et faite au tour, est-il permis 

de vous négliger quelquefois autant que vous faites ?  

 La Marquise. Que voulez-vous ? C’est distraction, c’est 

souvent pur oubli de moi-même. (1658) 

Oscillant entre la réfutation de la flatterie et la soif de compliments, 

à plusieurs reprises, la Marquise fait preuve de sa mauvaise foi, dans ce 

passage. Lorsqu’elle dit : « j’entends raison quand il faut », en réalité, elle 

n’est nullement « raisonnable » ; elle ne fait qu’« entendre raison » qui est 

en sa faveur. Ensuite, la mauvaise foi lui fait dire qu’elle accepte d’avoir 

tort pour donner raison à Dorante. Mais cette abnégation n’est pas, non 



                    錯信在馬里伏作品中的呈現   

 

 

181 

plus, totalement désintéressée : si elle cède pour ainsi dire le monopole 

de la raison à Dorante, c’est parce que la flatterie de ce dernier satisfait 

bien sa vanité. Derrière la fausse modestie et la fausse autocritique de la 

Marquise se cache toujours une vérité. Ici, l’être de mauvaise foi, qu’elle 

représente, n’a pas un double discours, mais un discours dédoublé. Les 

deux facettes de ce discours cherchent à satisfaire deux destinateurs à la 

fois : Dorante et elle-même. Concernant les éloges de Dorante, la 

Marquise les accepte avec une mauvaise foi coquette ; il en est de même 

de ses critiques : en femme coquette et précieuse, la Marquise sait bien 

que les remarques sur son physique ne sont en réalité que des 

compliments déguisés. Finalement, avoir tort peut représenter aussi une 

autre forme de mauvaise foi. 

Quant à Ergaste, qu’en est-il de sa mauvaise foi ? D’abord, il nie 

l’évidence. Personne n’aime avoir tort, ni avouer ses défauts, ni être objet 

de critiques de la part des autres,… à moins que son égo soit inexistant. 

En apparence, Ergaste se comporte comme s’il n’avait pas d’égo, mais en 

réalité son égo est démesuré. La sincérité est pour lui juste un moyen 

pour se faire distinguer des autres. Il est difficile de qualifier ses discours 

de mensonges, mais ce qu’il dit dissimule beaucoup de vérités. Ainsi, le 

cas d’Ergaste, aussi bien que celui de la Marquise, illustrent parfaitement 

la thèse de Sartre : « on peut devenir de mauvaise foi à force d’être 

sincère ». (Sartre, 100)    

 

4. Conclusion 

A travers cette étude, nous avons cherché à montrer différentes 

représentations de la mauvaise foi dans le théâtre de Marivaux. Le point 



     《外國語文研究》第四十二期 

 
 

 

182 

commun entre les personnages des deux pièces étudiées ci-dessus est 

qu’ils sont tous à la recherche de la sincérité, bien que pour différentes 

raisons. Mais paradoxalement, leurs conceptions de la sincérité et leurs 

efforts pour y atteindre les amènent à la mauvaise foi : une forme spéciale 

de mensonge.  

En demandant à sa fille de la traiter comme amie-confidente, 

Madame Argante montre bien que d’un côté elle veut être considérée 

comme sincère ; de l’autre côté, elle attend de la sincérité de la part de sa 

fille. Quant à la Marquise dans Les Sincères, elle voit partout l’insincérité 

de ce monde, ce qui fait d’elle une sorte de misanthrope, et ce en quoi elle 

n’est finalement pas moins ridicule qu’Alceste de Molière. Car la sincérité 

absolue à laquelle aspirent les personnages marivaudiens est loin d’être à 

la portée de tous ; c’est une vertu éminemment fuyante. Mais la difficulté 

d’être sincère ne provient pas simplement d’hypocrisie intentionnelle d’un 

être humain, comme on pourrait le croire par trop rapidement : ce serait 

plutôt la définition du mensonge. Marivaux cherche à montrer que les 

raisons de cette difficulté d’atteindre à la sincérité sont ailleurs et qu’elles 

sont beaucoup plus compliquées, plus fines et plus profondes. Toujours 

est-il que c’est précisément la volonté explicite d’être sincère qui est bien 

la cause de la mauvaise foi de tous ces personnages. En résumé, on peut 

dire que la mauvaise foi de Madame Argante est liée à sa conception 

dogmatique de l’éducation maternelle. Celle de la Marquise vient de sa 

préciosité et de sa vanité, tandis que celle d’Ergaste résulte de son 

narcissisme et de son désir de faire de sa sincérité un signe ostensible, une 

sorte de marque de fabrique. Si tous les trois ont recours à la sincérité, c’est 

parce que celle-ci est, à leurs yeux, une vertu rare et transcendante. Tous 



                    錯信在馬里伏作品中的呈現   

 

 

183 

les trois ont, pour ainsi dire, usurpé les vertus morales de cette notion. 

Cette usurpation de la sincérité se manifeste notamment dans leur façon 

de s’exprimer qui, comme le dit Philippe Barr que nous avons cité plus haut, 

« conjugue la recherche de la transparence de cœurs à l’apologie d’un clair-

obscur langagier. » (109) Dans cette mesure, elle a à voir avec la notion du 

marivaudage. 

En effet, ce que tous ces personnages cherchent est une sorte de la 

transcendance dans le sens où ils veulent dépasser leur moi ou montrer un 

moi supérieur. Sartre a très bien analysé l’aspect psychologique et 

philosophique de la recherche de la sincérité dont la structure, selon lui, 

est identique à la mauvaise foi. Selon l’auteur de l’Etre et le néant :  

« La sincérité totale et constante comme effort constant 

pour adhérer à soi est, par nature, un effort constant pour 

se désolidariser de soi ; on se libère de soi par l’acte même 

par lequel on se fait objet pour soi. Dresser l’inventaire 

perpétuel de ce qu’on est, c’est se renier constamment et 

se réfugier dans une sphère où l’on n’est plus rien, qu’un 

pur et libre regard. La mauvaise foi, […], a pour but de se 

mettre hors d’atteinte, c’est une fuite. » (Sartre, 100)  

Et Sartre d’ajouter : « La bonne foi cherche à fuir la désagrégation 

intime de mon être vers l’en-soi qu’elle devrait être et n’est point. La 

mauvaise foi cherche à fuir l’en-soi dans la désagrégation intime de son 

être. » (105) On peut donc dire que la sincérité peut se rapprocher de la 

mauvaise foi dans la mesure où elle est à la fois un acte de fuite de soi et 

d’adhésion à soi. D’où l’ultime paradoxe : « on peut devenir de mauvaise 

foi à force d’être sincère ». (100) D’après ces analyses, on peut constater 



     《外國語文研究》第四十二期 

 
 

 

184 

qu’il y a bien une ambiguïté entre désolidarisation et adhésion à soi dans 

la mauvaise foi chez les personnages de Marivaux que nous avons vus ci-

dessus. Ce qui est particulier, c’est que cette ambiguïté ne divise pas, ni ne 

bouscule ni la conscience ni la confiance de ces personnages en eux-mêmes. 

En effet, les trois protagonistes des pièces que nous venons d’analyser – 

Madame Argante, la Marquise et Ergaste – n’ont jamais douté d’eux-mêmes. 

Au contraire, comme dans la foi, la prétendue sincérité dans la mauvaise 

foi facilite, dans leur cas, l’acte de se mentir à soi. La puissance de leur 

volonté d’être « vrais » a, paradoxalement, comme effet pervers, de les 

transformer inévitablement en êtres faux, à leur insu.  

  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



                    錯信在馬里伏作品中的呈現   

 

 

185 

Bibliographie 

Barr, Philippe, « Marivaudage et l’éducation : l’éthique du sentiment 

maternel dans l’Ecole des mères et La Mère confidente », 

Marivaudage : théories et pratiques d’un discours, Catherine 

Gallouët, Yolande G. Schutter (Sous la direction de), Voltaire 

Foundation, 2014, p.109.  

La Bruyère, Les caractères, Paris, Le livre de Poche, 1985. 

Cave, Christophe, «Journaux et théâtre : les chemins de l’éducation », 

Revue Marivaux N°3, 1992. 

Decout, Maxime, En Toute Mauvaise Foi, Paris, Minuit, 2015. 

Hellegouarc’h, Jacqueline, L’Esprit de société, Cercles et « salons » 

parisiens au XVIIIe siècle, Paris, Garnier, 2000. 

Deloffre, Frédéric, Une préciosité nouvelle : Marivaux et le marivaudage, 

Paris, Armand Colin, 1967. 

Dhraïeff, Beya, « La mauvaise foi des sincères et la censure de la vanité », 

Coulisses [En ligne], 40 | Hiver 2010, mis en ligne le 30 novembre 

2016, consulté le 06 mai 2019. URL : http:// 

journals.openedition.org/coulisses/661 ; DOI : 

10.4000/coulisses.661.  

Dufour-Maître, Myriam, Les Précieuses, Naissance des femmes de lettres 

en France, Paris, Honoré Champion, 2008. 

Gazagne, Paul, Marivaux par lui-même, Paris, Seuil, 1971. 

Gilot, Michel , « Deux formes d’approches du « cœur » : l’Ecole des mères et 

La Mère confidente », Revue Marivaux n°3, 1992. 

Jankélévitch, Vladimir, Philosophie morale, Paris, Flammarion, 1998.  

Marivaux Journaux et œuvres diverses, Paris, Classiques Garnier, 1988. 

https://www.amazon.fr/Catherine-Gallou%C3%ABt/e/B004MON6NI/ref=dp_byline_cont_book_1
https://www.amazon.fr/Catherine-Gallou%C3%ABt/e/B004MON6NI/ref=dp_byline_cont_book_1
https://www.amazon.fr/s/ref=dp_byline_sr_book_2?ie=UTF8&field-author=Yolande+G+Schutter&text=Yolande+G+Schutter&sort=relevancerank&search-alias=books-fr


     《外國語文研究》第四十二期 

 
 

 

186 

Marivaux, Théâtre complet, Paris, Classiques Garnier, 1996 et 2000. 

Marivaux, Théâtre complet II, Paris, Gallimard, 1994. 

Sartre, Jean-Paul, l’être et le néant, Paris, Gallimard, 1943. 

L’art de la conversation, Paris, Classiques Garnier, 1998. 

Dictionnaire Sartre, sous la direction de François Noudelmann et Gilles 

Philippe, Paris, Honoré Champion, 2013. 

 

 

 

 

 

 

Address for correspondence 

 

Hung-Chou Chu 

Center for General Education 

China Medical University 

No. 100, Sec.1, Jingmao Rd. 

Beitun Dist. 

406040 Taichung City 

Taiwan  

 

hcchu@mail.cmu.edu.tw 

 

Submitted Date:  February 5, 2025 

Accepted Date:   March  31, 2025 

mailto:hcchu@mail.cmu.edu.tw

